e

Kamnikasi& Penyiaran slam \\L ]L - \l][ lUI ]l\‘ Z ll ]RL

hitps//ejournaliainkendariac.id/

(p-ISSN: 1979-4894; e-ISSN: 2620-326X)

Al-Munzir Journal 18 (2), 139-156
Submitted: 21 October 2025, Revised: 25" October 2025, Accepted: 07™ November 2025
Published: 29" November 2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Share Alike 4.0 International License.

Dakwah Pencerahan Muhammadiyah Di Buton Masa Orde Lama

Muhammad Alifuddin!, Rosmini?, Yusup?, Fatira Wahidah*

! Institut Agama Islam Negeri Kendari, Indonesia. E-mail: proposalalif@gmail.com
2 Institut Agama Islam Negeri Kendari, Indonesia. E-mail: rosmini@iainkendari.ac.id
? Universitas Muhammadiyah Kendari, Indonesia. E-mail: yusup@gmail.com
* Institut Agama Islam Negeri Kendari, Indonesia. E-mail: fatirawahidah@iainkendari.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan secara analitik tentang “Pola Gerakan Dakwah
Muhammadiyah di Buton Masa Orde Lama.”. Data-data dalam penelitian ini bersumber dari
hasil wawancara mendalam, pengamatan dan telaah atas sejumlah dokumen yang berkaitan
dengan tema penelitian. Seluruh data dianalisis berdasarkan mekanisme dan prosedur kerja
sejarah, yaitu: heuristik, kritik, interpretasi dan historiografi.  Hasil penelitian ini
menyimpulkan: Pertama, gerakan dakwah Muhammadiyah di Buton setelah masa
kemerdekaan dimulai pada tahun 1955. Dakwah Muhammadiyah pada masa ini, focus pada
upaya mencerahkan akal budi, penguatan pengamalan agama dan menjauhkan masyarakat dari
prilaku bid’ah,takhyul dan khurafat. Hingga tahun 1960 pola pendekatan dakwah
Muhammadiyah di Buton didominasi model dakwah bi al-lisan (verbal) dan “cenderung”
bersifat reaktif terhadap tradisi keberagamaan masyarakat setempat.Kedua Memasuki awal
tahun 60-an, pola bi al-lisan (verbal) berpadu dengan aksi sosial dan pemberdayaan. Yaitu
memberi santunan kepada kelompok lemah dan mendirikan lembaga pendidikan mulai dari
tingkat dasar hingga menengah. Capaian terpuji Muhammadiyah pada tahun 1961, ketika
organisasi ini berhasil mendirikan sekolah Pendidikan Guru Agama Pertama (PGAP) di Bau-
Bau.

Kata Kunci: Dakwah Muhammadiyah; Buton; Orde Lama; Pola Gerakan; Pendidikan Guru Agama
Pertama

139



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

1. Pendahuluan

Dakwah amar ma 'ruf nahi mungkar merupakan bagian tak terpisahkan dari gerakan
Muhammadiyah. Dengan kata lain, dakwah merupakan penanda eksplisit dari Muhammadiyah.
Haedar Nashir menyebutkan bahwa dakwah merupakan DNA Muhammadiyah yang bertujuan
mengejawantahkan Islam sebagai rahmatan lil alamin dengan sasaran atau subjek dakwah dari
seluruh kelompok dan lapisan masyarakat (Umar, 2017). Untuk mengimplementasikan hal
tersebut, oleh Muhammadiyah, dakwah digandengkan dengan giat-giat sosial kemanusiaan,
baik dalam bentuk karitas, pemberdayaan, maupun untuk pencerahan akal budi masyarakat
(Umar, 2017). Penelitian Fahmi Riadi tentang dakwah Muhammadiyah di Banjarmasin,
demikian pula dengan penelitian Alwi di Sulawesi Selatan, keduanya menyebutkan bahwa
dalam menjalankan misi dakwah di ruang sosial, Muhammadiyah tidak hanya terpaku pada
model dakwah verbal (pendekatan bi al-lisan) tetapi mengintegrasikan beragam pendekatan,
baik yang sifatnya verbal-narratif, tulisan maupun aksi lapangan (bi al-amal) (Alwi, 2013;

Riadi, 2014).

Kiprah dakwah dan pencerahan Muhammadiyah berjalan berkelindang dengan sejarah
perjalanan bangsa Indonesia. Bahkan jauh sebelum Indonesia merdeka, ketika Nusantara masih
di bawah hegemoni penjajah Belanda dan Jepang, Muhammadiyah telah membersamai
mendampingi dan memberdayakan umat melalui beragam kegiatan sosial dan pemberdayaan
(Arfandi, 2016). Dalam konteks tersebut menjadi urgen melakukan penelitian guna
mengungkap aktivitas dakwah Muhammadiyah di berbagai wilayah Nusantara. Dengan cara
sedemikian, umat tidak kehilangan jejak sejarah dari perjuangan umat Islam yang dilakukan
komunitas Muhammadiyah dalam usahanya mencerahkan pemikiran bangsa Indonesia,

khususnya kalangan umat Islam.

Penelitian tentang kiprah dakwah Muhammadiyah di Nusantara telah dilakukan oleh
sejumlah peneliti, namun umumnya penelitian tentang hal terkait merupakan uraian general
mengenai aktivitas dakwah Muhammadiyah. Selain itu, uraian tentang Muhammadiyah dalam
sejumlah penelitian didominasi oleh fenomena Muhammadiyah Jawa, Sumatera, dan Sulawesi
Selatan di wilayah Timur Indonesia. Sementara bagaimana aktivitas dakwah Muhammadiyah
di daerah-daerah lain, khususnya pada wilayah Timur Indonesia belum banyak tersentuh.
Kalaupun ditemukan, maka tema penelitian umumnya merupakan deskripsi tentang dakwah
Muhammadiyah era kontemporer, sementara bagaimana dakwah Muhammadiyah pada masa

sebelum kemerdekaan dan masa Orde Lama sangat langkah ditemukan. Di Buton Sulawesi

140



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

Tenggara, sekalipun jejak Muhammadiyah telah ditemukan sejak tahun 1929, namun
bagaimana giat dakwah Muhammadiyah pada masa tersebut pun dengan masa awal-awal

kemerdekaan tidak ditemukan.

Dalam konteks ruang Sulawesi Tenggara, kajian tentang kiprah dakwah
Muhammadiyah pada masa Orde Lama antara lain dapat ditelaah pada tulisan Yahya Obaid dan
Muhammad Alifuddin, namun lokus kajiannya di Kolaka dan Kendari. Selain Obaid dan
Alifuddin, terdapat dua hasil penelitian tentang Muhammadiyah di wilayah eks kesultanan
Buton yaitu: Suhendi Syam, The Role Of Muhammadiyah In Building The Civilization Of The
Community Of The Buton Islands (Syam, 2021), dan yang kedua oleh Alifuddin, Gerakan Islam
Berkemajuan (Dakwah dan Pencerahan Muhammadiyah di Wakatobi) (Alifuddin, 2021).
Penelitian Syam sungguhpun mengurai tentang Muhammadiyah di Buton, namun cakupan
kajiannya lebih banyak mendeskripsikan tentang peran Muhammadiyah pada era reformasi
(kontemporer), sedangkan bagaimana Muhammadiyah menggerakkan dakwah masa Orde
Lama belum tersentuh pada kajian tersebut. Begitu pula begitu pula dengan penelitian kedua
yang mengambil lokus Wakatobi lebih banyak mengurai dakwah pencerahan Muhammadiyah

era Orde Baru dan pasca-reformasi.

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, penelitian ini secara khusus
menelisik kiprah gerakan dakwah Muhammadiyah di Buton masa Orde Lama. Sebagai upaya
akademik dengan tujuan mengisi ruang kekosongan informasi tentang gerakan dakwah
Muhammadiyah masa awal kemerdekaan di Buton, maka melalui penelitian diharapkan data-
data tentang gerak dakwah Muhammadiyah terungkap secara jelas. Sesuai dengan fokusnya,
penelitian ini bersifat deskriptif analitik dengan merujuk pada data-data kualitatif. Sebagai
penelitian yang berupaya memotret realitas masa lalu, meniscayakan peneliti menjalankan
penelitian ini berdasarkan mekanisme dan prosedur kerja sejarah. Data primer penelitian
bersumber dari data-data tertulis berupa dokumen seperti: buku, arsip pemerintah dan
organisasi terkait, hasil penelitian, surat kabar, majalah, dan lain-lain. Selain itu, penulis juga
melakukan wawancara kepada sejumlah tokoh Muhammadiyah serta para pihak yang
memahami fokus penelitian. Seluruh data yang diperoleh dianalisis melalui mekanisme:
heuristik, kritik, interpretasi, dan historiografi (Kuntowijoyo, 2013; Nugroho Notosusanto,
1978).

141



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode sejarah untuk
mengungkap fakta secara kronologis dan analitis. Sebagai penelitian yang berupaya memotret
realitas masa lalu, peneliti menjalankan prosedur kerja sejarah yang meliputi empat tahapan

utama, yakni: heuristik, kritik, interpretasi, dan historiografi.

Data primer dalam penelitian ini bersumber dari data tertulis berupa dokumen arsip
pemerintah, buku, dokumen internal organisasi Muhammadiyah, serta surat kabar dan majalah
yang relevan. Selain data tekstual, peneliti juga melakukan wawancara mendalam kepada
sejumlah tokoh Muhammadiyah dan pemangku kepentingan yang memahami lokus penelitian
guna memperkuat akurasi data. Seluruh data yang terkumpul kemudian dikritik dan
diinterpretasikan untuk menghasilkan narasi sejarah yang objektif mengenai pola gerakan

dakwah Muhammadiyah di Buton pada masa Orde Lama.
3. Temuan dan Diskusi
3.1. Genealogi Gerakan Muhammadiyah di Buton

Dalam perspektif historis, gerakan Muhammadiyah masuk di Buton pada tahun 1929.
Gerakan ini ditransmisikan oleh seorang pegawai pemerintah Hindia Belanda yang
dipindahtugaskan ke Bau-Bau dari Makassar untuk mengajar dan atau menjadi seorang guru.
Sosok dimaksud adalah Ahmad Makkarausu Amansyah Dg. Ngilau. Nama lain yang juga
tercatat sebagai pelopor masuknya ide-ide Muhammadiyah di Buton yaitu Ponzen Dg.
Mangawing dan seorang bumiputera asal Buton La Sadini (Depdikbud, 1978; Alifuddin, 2007).
Namun demikian, perlu dicatat bahwa gerakan Muhammadiyah yang mengusung misi
modernisme Islam dan berupaya mendakwahkan pemurnian Islam dari “virus” takhayul,
bid’ah, dan khurafat, kurang kompatibel dengan tradisi mayoritas masyarakat muslim
Nusantara. Realitas tersebut terkadang menjadi salah satu penghalang dan penghambat dari
aktivitas Muhammadiyah di satu daerah. Hal yang sedemikian juga dialami oleh

Muhammadiyah ketika awal mula berinteraksi dengan lingkungan sosial budaya Buton.

Kultur Islam Buton yang berbasis pada paham tasawuf martabat tujuh menjadi
hambatan tersendiri bagi gerakan Muhammadiyah untuk mengembangkan aktivitasnya. Akibat
dari hal itu semua, pihak kesultanan tidak dapat mengakomodasi kehadiran Muhammadiyah
karena dikhawatirkan akan memicu pertentangan di lingkungan internal umat Islam. Yaitu
antara masyarakat Buton yang lebih cenderung berpaham Islam tradisional dengan agen-agen

Muhammadiyah yang mengampanyekan gerakan anti-takhayul, bid ’ah, dan khurafat. Dengan
142



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

kata lain, gerakan Muhammadiyah mendapat “penolakan” dari pemuka-pemuka agama
setempat yang umumnya berafiliasi pada paham lama (martabat tujuh) (Depdikbud, 1978;
Alifuddin, 2007).

Aspek lain yang menyebabkan Muhammadiyah pada masa sebelum kemerdekaan
belum dapat berkembang dengan baik adalah hambatan dari pihak penjajah Belanda. Pihak
Belanda menemukan indikasi kuat bahwa agen-agen Islam modern asal Muhammadiyah yang
kala itu bertugas sebagai guru, selain menjalankan tugas mengajar, juga menyuntikkan paham
nasionalisme pada siswa dan murid-murid mereka di sekolah. Sehingga pihak Belanda merasa
terganggu dengan “manuver” agen-agen Muhammadiyah yang menyuntikkan gagasan
nasionalisme di kalangan pelajar. Atas hal tersebut, Belanda kemudian mengambil tindakan
administratif kepada Dg. Ngilau yang dipandang sangat membahayakan keberlanjutan
eksistensi mereka di tanah Buton dengan memindahkannya ke Kendari pada tahun 1930. Sejak
kepindahan Dg. Ngilau, sinar gerakan Muhammadiyah perlahan-lahan redup (Depdikbud,
1978).

3.2. Muhammadiyah Buton Masa Orde Lama

Sepuluh tahun setelah Indonesia merdeka, Muhammadiyah merekonstruksi
keberadaannya di Buton. Abdul Gani Ali, salah seorang tokoh Muhammadiyah yang berdiam
di Buton sejak awal tahun 1960, menyebutkan bahwa pada tahun 1955 “Sang Surya” kembali
bergema di tanah Buton. Suara dan gerak Muhammadiyah pada waktu itu digaungkan oleh
seorang kader dan mubalig Muhammadiyah asal Sulawesi Selatan bernama Raja Lung Dg.
Mattula. Ia adalah seorang pegawai kantor perdagangan yang bertugas di Bau-Bau. Upaya Dg.
Mattula mengaktualkan Muhammadiyah di Buton setelah lama vakum dilakukan melalui
dakwah, yaitu dengan membentuk jemaah dan menyelenggarakan pengajian kepada
masyarakat setempat. Dg. Mattula juga mengadakan pertemuan-pertemuan dengan pemuka
masyarakat setempat guna memperkenalkan Muhammadiyah. Walhasil, organ Muhammadiyah
kembali mendapat simpatik dari sejumlah kalangan sehingga sejumlah orang bergabung dan
selanjutnya ikut menggerakkan Muhammadiyah. Di antara kader-kader binaan Dg. Mattula
yang kemudian hari menjadi penggerak Muhammadiyah Buton adalah: Laode Tua Makmun,
Laode Hamiru, Abd. Wahab Dg. Mattata, Abdul Gani Ali Dg. Mappuji, Ambo Masse, H.
Mustari Said, H. Abdul Rahman, dan Abdul Muin Dg. Magassing (Alifuddin, 2007; Syam,
2021).

143



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

Pada masa selanjutnya, untuk mengokohkan bangunan Muhammadiyah di Buton dan
upaya menjadikannya lebih terarah serta terorganisasi secara rapi, maka sejumlah orang yang
telah bergabung dengan Muhammadiyah membentuk kepengurusan Muhammadiyah Buton.
Terpilih sebagai ketua Muhammadiyah pada waktu itu adalah Laode Hamiru. Setelah
kepengurusan Muhammadiyah terbentuk, mereka kemudian mengambil langkah-langkah
konkret untuk membumikan gerakan Muhammadiyah di Buton. Langkah konkret strategis
sebagaimana dimaksud adalah menggerakkan dakwah Muhammadiyah, baik dalam bentuk
tablig (verbal) maupun melalui sejumlah kegiatan sosial filantropi di ruang publik. Bahkan
gerakan Muhammadiyah pada masa tersebut ikut terlibat aktif mengawal ideologi bangsa
Indonesia dari ancaman infiltrasi paham komunis di Buton. Berikut ini deskripsi sejumlah

kegiatan Muhammadiyah Buton pada masa awal kemerdekaan.
a) Menggaungkan Literasi Keagamaan

Pada masa awal keberadaannya di Buton, yaitu tahun 1955, ide-ide keislaman
perspektif Muhammadiyah ditransmisikan melalui fabligh oleh para anggotanya. Dalam
upayanya mengonstruksi gerakan Muhammadiyah di Bau-Bau, Buton setelah lama
vakum, maka para penggerak Muhammadiyah Buton masa pascakemerdekaan
berinteraksi dengan masyarakat setempat. Langkah tersebut sesuai dengan karakter
dasar warga Muhammadiyah sebagaimana tertuang dalam Matan Keyakinan dan Cita-
Cita Hidup Muhammadiyah (MKCH), yang menyebutkan bahwa warga
Muhammadiyah niscaya bersosialisasi dan membaur dengan masyarakat
(Muhammadiyah.or.id, [Tahun]). Ali menjelaskan bahwa Dg. Mattula sebagai pelopor
kebangkitan Muhammadiyah pada masa Orde Lama (setelah kemerdekaan) menjadikan
rumahnya sebagai ruang belajar, dengan tujuan untuk meningkatkan literasi keagamaan
masyarakat setempat. Selain mengajar mengaji kepada anak-anak, ia juga
menyelenggarakan pengajian khusus, terutama kepada mereka yang sejalan dengan ide
Muhammadiyah. Media pengajian sebagaimana dimaksud selain bertujuan
meningkatkan pengetahuan, pemahaman, dan kemampuan untuk menerapkan nilai-nilai
moral dan spiritual berbasis Islam, sarana tersebut oleh Dg. Mattula dijadikan sebagai
jembatan mengalirkan gagasan pembaharuan Islam sekaligus sebagai sarana pendidikan

bagi kader-kader muda Muhammadiyah.

144



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

Pada masa antara tahun 50-an hingga awal 70-an, sifat menonjol narasi
keagamaan yang didengungkan oleh kader-kader mubalig Muhammadiyah adalah
melakukan pemurnian atau gerakan pemurnian Islam dari takhayul, bid’ah, dan
khurafat (TBC). Pada masa ini, salah seorang kader Muhammadiyah Buton yang sangat
gencar mengampanyekan pemberantasan TBC adalah Laode Tua Makmun. Halima
(istri Makmun) menjelaskan bahwa Makmun biasa terlibat dialog interaktif untuk tidak
mengatakan “debat” dengan kelompok muslim tradisional di Bau-Bau. Tema diskusi
yang melibatkan Makmun dengan tokoh agama setempat merupakan problem-problem
khilafiyah, umumnya terkait dengan masalah fikriyah. Seperti masalah pelafalan niat,

qunut subuh, azan dua kali di hari Jumat, penggunaan bedug, dan lain-lain.

Selain itu, terdapat pula sejumlah tradisi lokal di sekitar masalah upacara
kematian yang mendapat kritik tajam dari kader-kader Muhammadiyah. Yang tidak
terlupakan oleh Halima adalah penentangan Makmun terhadap penggunaan “beduk”
(Halimah, wawancara; Alifuddin, 2007; Syam, 2021). Anshari Idris menyebutkan
bahwa kelompok Muhammadiyah yang dipelopori oleh Makmun sangat gencar
mengampanyekan penolakan atas tradisi pembacaan Barzanji yang kerap dilakukan

oleh masyarakat Buton (Idris, wawancara; Alifuddin, 2007; Syam, 2021).

Pendekatan dakwah sedemikian berimplikasi pada “keterbelahan” di tengah
masyarakat, yaitu antara Muhammadiyah di satu sisi dengan masyarakat setempat yang

masih mempertahankan tradisi keberagamaan yang mereka warisi turun-temurun.
b. Giat Sosial Kemanusiaan

Selain membangun literasi keagamaan melalui gerakan belajar mengaji dan
tablig (menyampaikan ajaran Islam melalui narasi verbal), komunitas Muhammadiyah
Buton pada masa 1955 hingga awal 1970-an menjalankan serangkaian aktivitas sosial

di tengah masyarakat, yaitu:
(i). Gerakan Filantropi

Filantropi adalah gerakan sosial kemasyarakatan yang dilakukan oleh
seseorang dan atau sekelompok orang atas dasar cinta dan kepedulian terhadap
sesama, khususnya kepada kaum lemah. Dalam Muhammadiyah, gerakan
filantropi menjadi salah satu keniscayaan sehingga sejak mula keberadaannya,
Muhammadiyah selalu mensinergikan antara giat dakwah dalam bentuk verbal

dengan tindak kerja nyata di ruang sosial. Hafidz Arfandi menyebutkan bahwa
145



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

filantropi setali tiga uang dengan pergerakan Muhammadiyah (Arfandi, 2016;
Latif, 2017). Warga atau para aktivis memiliki etos yang kuat pada kerja-kerja
sosial kemanusiaan, kedermawanan, cinta, dan peduli pada sesama (Ammar,
2017). Kuatnya citra kepedulian dalam pergerakan Muhammadiyah terbukti
dengan terbangunnya ribuan Amal Usaha Muhammadiyah yang didedikasikan
pada rakyat Indonesia. Menjamurnya Amal Usaha Muhammadiyah di Nusantara
merupakan indikasi eksplisit untuk menyatakan bahwa kelompok sosial yang
memilih bergabung dengan Muhammadiyah adalah subjek berkarakter
filantropi (Alifuddin, 2020; Tohari, 2015).

Menurut Subair, salah satu giat sosial yang dilakukan oleh gerakan
Muhammadiyah adalah pemberian santunan kepada kelompok masyarakat
lemah dan anak yatim. Aktivitas ini menurut Subair merupakan implementasi
dari gerakan Al-Ma’'un yang telah mendarah daging dalam kultur
Muhammadiyah. Gerakan sosial Muhammadiyah berupa pemberian santunan
kepada komunitas dhuafa dan anak-anak yatim membuat Muhammadiyah
semakin mendapat simpati masyarakat pada masa Orde Lama (Subair,

wawancara).
(ii). Pencerahan Akal Budi

Salah satu karakter dasar orang Muhammadiyah adalah kepeduliannya
terhadap pendidikan. Kepedulian Muhammadiyah terhadap masalah pendidikan
setidaknya ditandai dengan banyaknya lembaga pendidikan yang dibangun oleh
organisasi ini. Peachok menyebutkan bahwa 13 tahun setelah pendiriannya,
Muhammadiyah telah membangun ratusan lembaga pendidikan di semua
tingkatan. Menurut Subair, Muhammadiyah telah memberikan layanan
pendidikan terhadap masyarakat Bau-Bau (Buton) sejak tahun 1960.
Muhammadiyah mendirikan TK, SD Islam, dan Sekolah Menengah Islam
Muhammadiyah (SMIM). Pada tahun 1961, SMIM bermetamorfosis menjadi
PGAP (Pendidikan Guru Agama Pertama) Muhammadiyah di Bau-Bau.
Sekolah PGAP Muhammadiyah menjadi lembaga pendidikan guru agama yang
pertama didirikan di Bau-Bau. Bertindak sebagai Kepala Sekolah PGAP pada
waktu itu adalah Ustad Bine. Pascapeleburan SMIM menjadi PGAP

146



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

Muhammadiyah, maka pada tahun 1965 Muhammadiyah mendirikan SMP
Muhammadiyah sebagai pengganti SMIM.

PGAP Muhammadiyah Buton didirikan di atas tanah hibah dari Sultan
Buton La Ode Falihi. Lahan tersebut dihibahkan kepada Muhammadiyah setelah
Sultan menyaksikan dedikasi dan kesungguhan eksponen Muhammadiyah
dalam melakukan upaya-upaya sosial kepada masyarakat Buton pada waktu itu.
Menurut Subair, biaya pembangunan sekolah PGAP Muhammadiyah antara lain
didapatkan dari sumbangan Pangdam XIV Hasanuddin, yaitu Jenderal M. Jusuf.
Selain dari Jenderal M. Jusuf, Muhammadiyah juga memperoleh sokongan dana
pembangunan dari Andi Syamsu Alam yang saat itu menjabat sebagai Dandim
Buton (Subair, wawancara). Pada perkembangan selanjutnya, PGAP
Muhammadiyah mengalami kemunduran karena di tempat yang sama
pemerintah mendirikan PGA Negeri yang memiliki fasilitas dan tempat yang
lebih memadai. Meski demikian, PGAP yang didirikan oleh Muhammadiyah
Buton tercatat sebagai perintis berdirinya sekolah guru agama di Buton (Suara

Muhammadiyah, 1989).
(iii). Gerakan Bela Negara

Dalam dokumen Sejarah Kebangkitan Nasional Daerah Sulawesi
Tenggara, Muhammadiyah tercatat sebagai salah satu pergerakan sosial yang
mengalirkan gagasan kebangsaan. Upaya tersebut dilakukan Muhammadiyah
guna membangkitkan kesadaran nasionalisme dan perlawanan terhadap
penjajahan Belanda, baik di Kendari, Buton, maupun Muna (Depdikbud, 1978;
Alifuddin, 2020).

Membangun kesadaran nasionalisme dapat dikategorikan sebagai bagian
dari dakwah amar makruf nahi mungkar. Gerakan sosial Muhammadiyah
melalui penantangan terhadap kebijakan-kebijakan politik otoritarian terus
berlanjut hingga masa setelah kemerdekaan. Sebagaimana diketahui,
pemerintah Orde Lama di bawah Presiden Soekarno pada masa tahun 60-an
“tergoda” oleh ide-ide kerakyatan dari Partai Komunis Indonesia (PKI),
sehingga Soekarno menjadi sangat dekat dengan tokoh-tokoh PKI dan memberi
ruang leluasa bagi PKI untuk melakukan gerak sosial di tengah masyarakat.

Peluang tersebut dimanfaatkan oleh PKI untuk menyusun kekuatan dengan

147



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

tujuan akhir menguasai dan menjadikan Indonesia berada di bawah pengaruh

komunisme.

Dalam upaya merealisasikan cita-citanya, gerakan komunisme Indonesia
melakukan serangkaian usaha untuk menguasai Indonesia, meskipun hal itu
dilakukan dengan cara-cara anarkis, kekerasan, dan melampaui dasar etika
kemanusiaan. Data sejarah menyajikan fakta bahwa salah satu tragedi
kemanusiaan dalam perjalanan sejarah Indonesia adalah peristiwa G 30 S PKI.
Kekuatan komunisme yang terkonsolidasi melakukan gerakan pembantaian
terhadap 7 Jenderal Angkatan Darat. Tindakan super ekstrem dari Partai
Komunis Indonesia (PKI) terjadi pada 30 September 1965. Peristiwa
kemanusiaan tersebut sesungguhnya bukan satu-satunya peristiwa berdarah
yang dilakukan PKI. Pada September 1948, tindak teror kekerasan kemanusiaan
juga dilakukan oleh PKI di Madiun (Tempo, 2015). Peristiwa ini menelan
ratusan bahkan ribuan korban manusia termasuk di dalamnya para ulama.
Berangkat dari peristiwa dan pengalaman sejarah sebelumnya serta sebagai
upaya menghindari jatuhnya korban lebih banyak akibat kekerasan PKI, maka
sejumlah organisasi kemasyarakatan Islam membentuk laskar rakyat. Di
lingkungan Muhammadiyah dibentuk KOKAM (Komando Kesiapsiagaan
Angkatan Muda Muhammadiyah) sebagai organ para militer Muhammadiyah.

Guna membendung gerakan komunisme yang masif, PP
Muhammadiyah mengeluarkan instruksi eksplisit kepada setiap cabang untuk
membentuk KOKAM. Di Bau-Bau/Buton, sebagaimana di daerah lainnya,
KOKAM juga dibentuk. Menurut Basir, pembentukan KOKAM di Buton
berawal dari seorang utusan kader Muhammadiyah asal Makassar. Utusan
dimaksud datang membawa perlengkapan KOKAM dan menemui sejumlah
jemaah Masjid Raya Bau-Bau. Kepada jemaah masjid pada waktu itu utusan dari
Makassar bertanya; apakah di daerah ini ada Muhammadiyah? Mendengar
pertanyaan tersebut Hamimu Maada menjawab ada. Kepada para jemaah
disampaikan, PKI sudah bergerak, jika kalian lengah maka kalian akan mati.
Mendengar penyampaian tersebut, maka malam itu juga dibentuk KOKAM.
Komandan KOKAM pada waktu itu adalah Laode M-bai Maswar, BA.
(Maswar, wawancara), sedangkan Pimpinan pergerakannya di lapangan adalah

Hamimu Ma-ada, dengan anggota masing-masing Faatmahonde, Nuki Basir,
148



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

Laode Kaimuddin, Abu Ini, Muswar, Bahar Baso Hamba dan Ahmad Latenggo

(Basir, wawancara).

Tidak menunggu waktu lama, pasca pembentukannya, KOKAM Buton
segera melakukan konsolidasi, karena sehari setelah KOKAM resmi berdiri,
terdengar berita bahwa rumah kediaman KH. Asy-ari sedang dalam pengintaian
PKI. Atas informasi tersebut seluruh anggota KOKAM dikerahkan untuk
mengamankan rumah KH. Asy-ari. Hari berikutnya KOKAM kembali bergerak
melakukan penyerbuan terhadap markas PKI/LEKRA di depan SMP I lama di
Batulo, namun karena PKI/LEKRA mengetahui gerakan penyerbuan yang
direncanakan oleh KOKAM, maka para anggota PKI/LEKRA melarikan diri di
antaranya ada yang lari ke Batauga (Basir, wawancara). Lebih lanjut Basir
menjelaskan bahwa masa-masa menegangkan tersebut berlangsung selama
kurang lebih 1 (satu) bulan, selama masa tersebut KOKAM terus berpatroli
mengawasi gerakan LEKRA di tengah masyarakat. Oleh karena itu, untuk
menambah keterampilan KOKAM dalam menjalankan tugas pengintaian,
mereka dibekali dengan latihan militer oleh Komandan Kodim Buton yaitu
Sadiran. Kepada sejumlah anggota KOKAM Sadiran mengajarkan bagaimana

melakukan pergerakan, pengintain, dan teknik dalam melumpuhkan lawan.
3.3. Pembahasan

Mengacu pada data sejarah sebagaimana diungkapkan sebelumnya, dapat dinyatakan
bahwa tahun 1955 adalah masa gerakan Muhammadiyah Buton kembali bereksistensi setelah
masa kemerdekaan. Pasca pengukuhan kembali keberadaannya di Buton, para agen
Muhammadiyah bergerak mensosialisasikan plus berusaha membumikan “paham”
Muhammadiyah melalui serangkaian aktifitas dakwah. Guna mengurai lebih lanjut bagaimana
pola Muhammadiyah menggerakkan aktivitas dakwah di tanah Buton, maka data-data
deskriptif mengenai hal terkait akan dianalisis dengan mengacu pada konsep implementasi
dakwah. Yaitu dakwah sebagai serangkaian cara dan proses dalam menyampaikan nilai-nilai
agama Islam kepada manusia dengan cara atau pendekatan serta tujuan yang sesuai atau dapat
dibenarkan oleh ajaran agama Islam. Dalam pembahasan ini, term dakwah secara khusus
digunakan dalam arti mengajak kepada kebaikan atau hal-hal yang mengandung manfaat bagi
kehidupan manusia (Departemen Agama) . Dakwah memiliki dua komponen utama yang saling

terintegrasi satu sama lainnya. Pertama, dakwah sebagai suatu proses penyampaian nilai ajaran

149



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

Islam baik secara lisan (tabligh) maupun tulisan. Kedua, dakwah sebagai proses implementasi
nilai-nilai normatif Islam secara praksis-amaliah dalam kehidupan nyata dan dalam berbagai
bidang lapangan kehidupan, meliputi bidang sosial-budaya, politik, ekonomi, filosofis, dan

lain-lain (Tampubolon, 2016).

Dengan mengacu pada konsep di atas, maka gerakan dakwah Muhammadiyah di Buton
dalam implementasinya dapat dipilih menjadi pada dua bentuk atau pola, yaitu: dakwah dalam

bentuk tablig (bi al-lisan) dan dakwah dalam bentuk tindakan nyata di ruang publik.
a). Dakwah bi al-lisan

Model dakwah secara verbal dan atau mengandalkan kemampuan bertutur
dalam menyampaikan pesan. Dalam konteks dakwah Islam, konten dakwah bi al-lisan
umumnya mencakup tiga hal yaitu akidah, ibadah, dan akhlak. Kontributor utama dalam
pola ini adalah seorang dai atau biasa juga disebut mubalig (penceramah agama) yang
umumnya tampil secara perorangan. Dalam implementasinya, pola ini menggunakan
media mimbar, ruang kelas, aula, dan atau tempat-tempat di mana orang bisa
berkumpul. Tampaknya, inilah adalah salah satu model dakwah yang digerakkan oleh

agen Muhammadiyah ketika mencoba mengaktualkan kembali keberadaannya di Buton.

Pengajian anak-anak dan ceramah agama sebagaimana disebutkan dalam uraian
temuan menjadi jembatan Muhammadiyah dalam mentransmisikan misi organisasi dan
paham keagamaan yang mereka yakini. Selain ceramah, dakwah bi al-lisan juga
memungkinkan untuk dilakukan dengan cara dialog (diskusi). Cara ini juga nampak
dilakukan oleh agen-agen dakwah Muhammadiyah di Buton. Sebagaimana penjelasan
Halimah yang menyebutkan bahwa Makmun (suaminya) terkadang terlibat diskusi
“panas” dengan sejumlah kalangan (Halimah, wawancara). Sekalipun bukan merupakan
kecenderungan umum, namun dakwah bi al-lisan dengan pendekatan “konfrontatif”
terkadang dilakukan oleh agen-agen Muhammadiyah. Makmun contohnya, merupakan
salah satu figur agen Muhammadiyah berkarakter antitesis, khususnya terhadap praktik-
praktik keagamaan masyarakat setempat yang ia pandang terkontaminasi oleh bid ah,

takhayul, dan khurafat.

Dakwah dengan cara antitesis, “melawan” secara terbuka atas pengamalan
tradisi keberagamaan masyarakat tidak hanya berimplikasi pada penolakan terhadap
misi dakwah, tetapi juga terkadang menjadi penyebab konflik dalam internal umat

Islam. Tidak dapat disangkal pola ini terkadang ditempuh oleh agen-agen
150



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

Muhammadiyah pada masa lalu. Pendorongnya berbasis pada semangat memurnikan
ajaran Islam dari takhayul, bid'ah, dan khurafat. Namun demikian, dipastikan
pendekatan dakwah yang bersifat antitesis sebagaimana disebutkan bukanlah satu-
satunya pendekatan yang diterapkan oleh agen-agen Muhammadiyah. Sebab, jika cara
tersebut menjadi pendekatan utama Muhammadiyah, maka eksistensi Muhammadiyah
masa Orde Lama di Buton akan mengalami resistansi dari masyarakat serta bernasib
sama ketika Muhammadiyah untuk pertama kali berada di Buton yaitu tahun 1929. Pada
saat itu, keberadaan organ ini ditolak oleh pihak kesultanan karena dipandang dapat
memicu konflik antarumat Islam (Depdikbud, 1978). Bukti lain untuk semakin
meyakinkan bahwa gerakan dakwah Muhammadiyah masa Orde Lama dijalankan
secara elegan adalah respons positif pihak kesultanan atas kehadiran Muhammadiyah

yang ditandai dengan pemberian tanah hibah untuk membangun sekolah.
b). Dakwah bi al-amal.

Orde Lama adalah ruang dan masa gejolak politik yang sangat dinamis. Kondisi
negara yang baru bebas dari penjajahan Belanda dan Jepang, serta upaya pihak Belanda
untuk kembali menanamkan kuku kekuasaannya di tanah air menyebabkan negara
berada dalam situasi ekonomi yang sangat sulit. Kondisi ekonomi pada masa ini amat
buruk, indikasinya terlihat pada tingkat inflasi yang mencapai hingga ratusan persen.
Mata uang Indonesia tidak terkendali, sementara beban utang sangat besar. Fakta ini
menjadikan pemerintah menghadapi kesulitan membangun infrastruktur dan industri.
Kebijakan pemerintah yang tidak konsisten dan bersifat politis semakin memperparah

kondisi ekonomi, dan krisis ini mencapai puncaknya pada tahun 1963-1965.

Dalam kondisi sedemikian Muhammadiyah hadir di Buton. Kehadiran
Muhammadiyah di Buton jelas bertujuan mencerahkan pikiran dan kehidupan
masyarakat setempat. Merujuk pada keterangan Subair sebagaimana telah dikutip
sebelumnya, bahwa salah satu bentuk kegiatan Muhammadiyah pada masa 1955 hingga
jatuhnya PKI adalah menggerakkan santunan kepada anak yatim dan kelompok lemah
lainnya. Realitas ini menunjukkan bahwa dakwah Muhammadiyah tidak sebatas pada
gerakan tablig. Yaitu menganjurkan kebaikan melalui pendekatan verbal naratif, tetapi
juga dipadu dengan tindak sosial nyata di tengah masyarakat. Tindak karitatif
sebagaimana disebutkan merupakan tradisi yang melekat dengan Muhammadiyah,

karena sejak mula pertama organisasi dikembangkan, para penggeraknya telah

151



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

membangun rumah dan panti asuhan untuk memberi layanan sosial kepada kelompok

lemabh.

Giat sosial lain yang dapat dikategorikan sebagai bagian integral dari dakwah bi
al-amal Muhammadiyah di Buton pada masa Orde Lama adalah “ketulusan” warga
Muhammadiyah memfasilitasi pendidikan. Upaya Muhammadiyah menyediakan
fasilitas pendidikan di Buton pada masa Orde Lama, selain untuk memenuhi tuntutan
hak-hak dasar pendidikan bagi anak, juga karena tuntutan realitas sosial masyarakat
pada masa tersebut. Sebagai negara yang baru merdeka, Indonesia pada masa Orde
Lama dihadapkan pada berbagai masalah sosial, politik, dan ekonomi. Salah satu imbas
dari kondisi tersebut adalah akses pendidikan yang tidak merata, khususnya di kawasan

yang jauh dari pusat kekuasaan.

Menghadapi fenomena tersebut, komunitas Muhammadiyah Buton berinisiatif
positif membantu pemerintah memenuhi asa masyarakat untuk mendapat akses
pendidikan dengan mendirikan fasilitas layanan pendidikan dari tingkat dasar hingga
menengah. Upaya tersebut merupakan sumbangsih Muhammadiyah untuk ikut
mencerdaskan kehidupan bangsa sebagai implementasi dari amanat pembukaan UUD
1945 sekaligus sebagai implementasi dari kebijakan pendidikan nasional sebagaimana
termuat pada Pasal 30 UUDS 1950 RI, ayat 1, yaitu; tiap-tiap warga negara berhak
mendapat pengajaran (Fadli & Kumalasari, 2019). Langkah mendirikan lembaga
pendidikan ditempuh karena Muhammadiyah menyadari bahwa pendidikan adalah
kebutuhan dan menjadi hak bagi setiap warga negara. Melalui pendidikan, individu dan
masyarakat suatu bangsa dapat meningkatkan kualitas hidupnya. Dan melalui
pendidikan, individu, keluarga, dan negara dapat menanamkan sekaligus melestarikan
nilai luhur dan nilai-nilai budaya bangsa. Karena itulah pendidikan menjadi sesuatu

yang niscaya (Rochanah, 2020).

Deskripsi temuan tentang aktivitas dakwah bi al-amal sebagaimana dilakukan
oleh Muhammadiyah Buton pada masa Orde Lama, menyajikan fakta tentang sejarah
gerakan dakwah Muhammadiyah, bahwa gerak dakwah Muhammadiyah tidak berhenti
pada upaya menyeru atau mengajak masyarakat berbuat kebajikan dan meninggalkan
hal-hal buruk, tetapi juga bagaimana mewujudkan kebajikan tersebut dalam ruang
publik melalui perbuatan nyata dan terukur. Karena itu, Muhammadiyah kemudian

melakukan labelling atas gerakan dakwahnya dengan menggunakan istilah dakwah

152



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

“pencerahan”. Konsep dakwah “pencerahan” berorientasi pada pengembangan dan atau
untuk membangun relasi sosial berkeadilan, tanpa diskriminasi, memuliakan martabat
kemanusiaan, menjunjung tinggi toleransi dan kemajemukan. Serta membangun pranata
sosial sehat untuk semua. Dalam implementasinya, gerakan ini dilakukan baik dengan

metode bi al-lisan, tulisan, dan bi al-amal (Qodir, 2019).

Realitas tersebut sekaligus menunjukkan bahwa giat pemberdayaan masyarakat
melalui lembaga pendidikan, demikian pula dengan aktivitas karitas dalam bentuk
santunan kepada masyarakat lemah melalui panti asuhan dan sejenisnya, merupakan
aktivitas yang telah mengiringi perjalanan gerak dakwah Muhammadiyah. Kasus gerak
dakwah sosial Muhammadiyah pada masa Orde Lama di Buton, sebagaimana tergambar
pada uraian sebelumnya, semakin mengukuhkan bahwa pelabelan dakwah pencerahan
secara empiris faktanya ditemukan di lapangan dan dilakukan secara konsisten
berkelanjutan oleh Muhammadiyah baik pada masa kolonial, Orde Lama, hingga masa
kini. Hal tersebut bersesuaian dengan temuan Arfandi yang menyebutkan bahwa
kehadiran Muhammadiyah sebagai volunteer sector memberikan tiga dampak
signifikan, yaitu: (1) Memperkuat sumber daya yang dimiliki negara, baik di saat krisis
maupun di saat perekonomian membaik dalam rangka memberikan layanan sosial. (2)
Memelihara jiwa solidaritas kolektif dalam masyarakat, pada saat yang sama menekan
tingkat ketergantungan masyarakat pada layanan sosial negara. (3) Menjadi kekuatan
penyeimbang dan penopang ketika negara dengan sengaja mengabaikan kewajibannya
menyediakan layanan kesejahteraan pada masyarakat seperti di era kolonial. Dengan
demikian, komitmen Muhammadiyah dalam mendorong kesejahteraan tidak kontra
produktif dengan tujuan lahirnya negara maupun welfare state. Peran ini sama sekali
berbeda dengan konsepsi yang diterapkan oleh beberapa kelompok Islamis, baik di
dalam maupun di luar negeri, yang berkecenderungan memanfaatkan gerakan filantropi

untuk menggerogoti legitimasi negara (Arfandi, 2016).

153



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

4. Penutup

Setelah “beku” pascaperkenalannya dengan Buton pada tahun 1929, Muhammadiyah
kembali bereksistensi di Buton pada tahun 1955 (sepuluh tahun pascakemerdekaan Indonesia).
Dg. Mattula tercatat sebagai salah seorang pelopor kebangkitan Muhammadiyah setelah masa
kemerdekaan dan Orde Lama. Untuk mengukuhkan eksistensi Muhammadiyah Buton, Dg.
Mattula menggerakkan dakwah Islam dengan jalan mendirikan lembaga pengajian bagi anak-
anak setempat serta mendidik kader-kader muda penggerak Muhammadiyah. Gerakan tersebut
melahirkan sejumlah kader aktivis persyarikatan yang menggerakkan dakwah sekaligus

menjadi pengurus Muhammadiyah Buton.

Ada dua pola atau bentuk dakwah yang diejawantahkan oleh agen-agen
Muhammadiyah di Buton, yaitu dakwah bi al-lisan (verbal naratif) dan dakwah bi al-amal
(positive action). Penerapan pola pertama oleh agen-agen Muhammadiyah terkadang dilakukan
dengan cara “reaktif konfrontatif”, khususnya dalam menyikapi sebagian tradisi keagamaan
masyarakat setempat yang oleh agen-agen Muhammadiyah dipandang terkontaminasi oleh
virus takhayul, bid’ah, dan khurafat. Meskipun demikian, cara “reaktif konfrontatif” bukan
merupakan kecenderungan umum dari agen dakwah Muhammadiyah, sehingga organisasi ini

tetap mendapat tempat di hati sebagian masyarakat.

Dalam upayanya mengejawantahkan keberadaan Muhammadiyah di Buton, agen-agen
Muhammadiyah mengintegrasikan pesan-pesan keagamaan dengan tindak kerja nyata di ruang
public diantaranya memberi santunan kepada fakir miskin, anak yatim dan kaum lemah lainnya.
Selain hal tersebut, Muhammadiyah juga medirikan lembaga pendidikan tingkat dasar
menengah guna memberdayakan dan mencerahkan akal budi masyarakat setempat. Sebagai
ikhtiar dan komitmen Muhammadiyah untuk menciptakan sumber daya manusia Indonesia
yang handal di tengah keterpurukan ekonomi pada masa Orde Lama, Muhammadiyah
mendirikan sekolah Pendidikan Guru Agama Pertama (PGAP), yang pada gilirannya akan

menjadi para pendidik bagi anak-anak setempat pada masa tersebut.

154



Alifuddin, dkk: ... Dakwah Pencerahan ...

Daftar Pustaka

Alifuddin, Muhammad. (2007) Islam Buton (Interaksi Islam dengan Budaya Lokal). Jakarta:
Balitbang Depag RI.

Alifuddin, Muhammad. (2021) Gerakan Islam Berkemajuan (Dakwah dan Pencerahan
Muhammadiyah di Wakatobi). AI-MUNZIR. 14(2), 167-190.

Alwi, Muhammad. (2013) Gerakan Dakwah Muhammadiyah di Sulawesi-Selatan. Diskursus
Islam. 1(1).

Arfandi, Hafidz. (2016) Motif dan Strategi Gerakan Filantropi Muhammadiyah. Jurnal
Muhammadiyah Studies. 1(1).

Departemen Agama RI. (1996) AIQur’an dan Terjemahannya. Jakarta: Departemen Agama.

Depdikbud. (1979) Sejarah Kebangkitan Nasional Sulawesi Tenggara. Kendari: Proyek
Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah.

Handayani, Puspita, Ima Faizah, dan Mochammad Alfan Rosid. (2020) Model Gerakan
Dakwah Keagamaan Muhammadiyah: Studi Etnografi di Kabupaten Sidoarjo Jawa
Timur. Sosiologi Reflektif. 15(1).

Jainuri, Achmad. (2002) Ideologi Kaum Reformis: Melacak Pandangan Keagamaan
Muhammadiyah Periode Awal. Surabaya: LPAM.

Kuntowijoyo. (2013) Pengantar llmu Sejarah. Y ogyakarta: Tiara Wacana.

Miles, Matthew B. & Huberman. (1986) Qualitative Data Analysis: A Sourcebook of New
Methods. Beverly Hills: Sage Publication.

Muhammadiyah.or.id. Matan Keyakinan dan Cita-Cita Hidup Muhammadiyah (MKCH).
Retrieved on https://muhammadiyah.or.id/matan-keyakinan-dan-cita-cita-hidup-
muhammadiyah/.

Munawir, Ahmad Warson. (1984) Kamus al-Munawwir. Jakarta: Pesantren al-Munawwir.

Nakamura, Mitsuo. (1983) Bulan Sabit Muncul dari Balik Pohon Beringin. Y ogyakarta: Gadjah
Mada University Press.

Noer, Deliar. (1973) The Modernist Muslim Movement in Indonesia 1900-1942: East Asian
Historical Monographs. Oxford: Oxford University Press.

Notosusanto, Nugroho. (1978) Masalah Penelitian Sejarah Kontemporer. Jakarta: Yayasan
Idayu.

Peacock, James L. (1968) Purifying the Faith: The Muhammadiyah Movement in Indonesian
Islam. Terj. Andi Makmur Makkah. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Putra, Heddy Shri Ahimsa. (1995) Analisis Struktural dan Makna Mitos Orang Bajo. Laporan
Penelitian. UGM.

Qodir, Zuli. (2019) Islam Berkemajuan dan Strategi Dakwah Pencerahan Umat. Sosiologi
Reflektif. 13(2).

Riadi, Fahmi. (2014) Pola Dakwah Muhammadiyah di Banjarmasin. Jurnal al-Misbah. 10(1).

Syam, Suhendi. (2021) The Role Of Muhammadiyah In Building The Civilization Of The
Community Of The Buton Islands. Jurnal Al-Bayan: Media Kajian dan Pengembangan
Ilmu Dakwah. 27(1).

155



AL-Munzir Journal 18(2), 139-156 ISSN (p): 1979-4894; ISSN (e): 2620-326x

Tampubolon, Ichwan. (2016) Dakwah Pencerahan: Pemikiran dan Aktivitas Dakwah
Muhammadiyah. a/-Muaddib. 1(1).

Umar. (2017) Strategi Dakwah Kultural Muhammadiyah pada Ritual Adat Mappogau Hanua
Masyarakat Karampuang Sinjai. Afkaruna. 13(2).

156



